
par Odon Lafontaine

8 LA NEF ! N°285 OCTOBRE 2016

UNE RÉVOLUTION!
Notre dossier de juillet-août sur les origines de l’islam a suscité un vif intérêt de nos lecteurs :
rarement un numéro n’aura été aussi redemandé et si vite épuisé. Nous avions été loin d’être
exhaustifs cependant, nous y revenons ici avec un tour d’horizon de la recherche actuelle.

Parler de nouvelles approches pour quali-
fier les découvertes récentes au sujet des
origines de l’islam ne rend pas justice au

bouleversement qu’elles représentent. Une ré-
volution copernicienne est en cours, fondée sur
l’application de méthodes scientifiques mo-
dernes et reléguant de fait nombre de visions
anciennes aux oubliettes de l’histoire. Elle ren-
contre ainsi de nombreux blocages, surtout par
la compréhension renouvelée et profonde de l’is-
lam qu’elle augure.
Tout a changé. On ne lit plus l’histoire à par-

tir des seules sources musulmanes, même au
travers de leur analyse critique : on prend en
compte tous les témoignages laissés par l’his-
toire (1), y compris non musulmans, pour les
comparer les uns aux autres dans une analyse
critique contextuelle. C’est ce qui a permis des
découvertes nouvelles, implacables, venues
ébranler les certitudes anciennes.

LA MECQUE
On a montré que La Mecque n’a pas l’ancien-

neté, et donc le rôle, que lui donnent les tradi-
tions musulmanes : il faut attendre l’an 725 (2)
pour voir construite la première mosquée an-
cienne qui pointe la direction de la prière vers
La Mecque, et encore un siècle de plus, en 822,
pour le constater sur toutes les mosquées qui
seront édifiées par la suite. La première men-
tion explicite à cette ville date de 741 (on
trouve cependant des allusions dès la
fin du VIIe siècle). Elle ne figure
sur aucune carte avant le Xe siè-
cle, et, selon les archéologues
saoudiens, aucun vestige re-
trouvé à La Mecque n’a pu être
daté d’avant 880. Que penser
alors de la véracité des tradi-
tions musulmanes?
De plus, si La Mecque n’est

pas le lieu des origines, où donc
alors ? Dan Gibson (3) a mis en lu-
mière le rôle éminent de la ville de Pé-
tra, qui n’explique pas tout cependant.
Patricia Crone avait montré en effet (4), par
l’analyse des sources musulmanes elles-mêmes,
qu’il faut aussi considérer les rivages de la Sy-
rie. Les auditeurs de la prédication de Mahomet

sont en fait décrits comme des agriculteurs et
des pêcheurs : blé, dattes, oliviers, vigne et gre-
nades, chèvres, moutons, vaches et chameaux,
poissons et coquillages fraîchement pêchés, une
telle abondance est impossible dans le désert de
La Mecque. Mais alors, ces Arabes syriens du
VIIe siècle ne pouvaient donc avoir été les « po-
lythéistes païens » décrits par les traditions? Ils
devaient être chrétiens, comme les autres
Arabes de Syrie (et d’ailleurs), et donc impré-
gnés de la culture syro-araméenne chrétienne.

LE CORAN
C’est justement ce dont

rendent compte de leur côté
une série d’études nouvelles
sur le texte coranique. Il pré-
sente un soubassement ara-
méen manifeste et un an-
crage dans la culture reli-
gieuse syro-araméenne de
«  l’Antiquité tardive  » (5)  :
translittération en arabe de
mots et concepts araméens
réinterprétés sans leur sens
initial (6), reprises de mi-
drash et traditions hé-
braïques (7), composition en style «  homilé-
tique » (8) caractéristique de liturgies d’inspira-

tion biblico-araméennes (ju-
déochrétiennes ou issues
d’autres courants du ju-
daïsme). Son étude appro-
fondie (9) montre l’ex-
pression et l’influence
profonde d’une pensée
non arabe, juive mais
non rabbinique, mar-
quée par la figure du
Christ mais non

chrétienne, dont on
comprend qu’elle est à

l’origine de l’islam par sa
transmission aux Arabes chré-

tiens de Syrie. Le Coran apparaît ainsi
comme sa recomposition dans l’environnement
arabo-perse de l’empire califal, ce qui met à mal
la notion de révélation prophétique. Mais qui
était alors le « prophète de l’islam » ?

« Ces découvertes
en cascade rapide
révolutionnent la
compréhension
des origines de
l’islam. »

Pièce de monnaie
arabe ornée d’une
croix chrétienne,
frappée entre 640 et
660 par le pouvoir
califal (musulman ?).

ACTUALITÉ Origines de l’islam



LE PROPHÈTE
Intervient ici la redécouverte de témoignages

oubliés, inédits, des premiers temps de l’islam.
Michael Cook et Patricia Crone (10), et surtout
Robert Hoyland (11) et Alfred-Louis de Prémare
(12) ont retrouvé et analysé quantité de docu-
ments et sources non musulmanes du VIIe siè-
cle. Ils permettent enfin d’éclairer le «  trou
noir » des origines de l’islam sur lequel butaient
les historiens travaillant à partir des seules
sources et traditions musulmanes, pour l’essen-
tiel postérieures de deux cents ans au moins.
Lettres de chrétiens arméniens, chroniques
grecques, géorgiennes, syriaques, témoignages
d’évêques, sources rabbiniques dessinent la fi-
gure d’un Mahomet historique «  instruit et à
l’aise avec l’histoire de Moïse », guerrier apoca-
lyptique annonçant le retour imminent du Mes-
sie-Jésus à Jérusalem. Il exhortait sa tribu à la
prendre comme héritage légitime, en tant que
« fils d’Abraham » du fait de l’introduction des
fils d’Ismaël dans l’élection divine, sous l’auto-
rité de certains fils d’Isaac. Mais, s’il n’y avait ni
prophète de l’islam, ni Coran, ni révélation,
qu’est ce qui a pu ainsi galvaniser les Arabes
proto-musulmans à la conquête ?

L’ESPÉRANCE MUSULMANE
C’est là le cœur de l’espérance musulmane et

proto-musulmane qui a été mis à jour par les
travaux du P. Édouard-Marie Gallez : exégète
de formation, il a retrouvé dans le Coran et la
tradition musulmane l’expression de la même
pensée politico-religieuse que celle dont il avait
daté l’apparition au Ier siècle, par l’étude des
manuscrits de la mer Morte (13). Il s’agit de la
recomposition d’idées chrétiennes, alors nou-
velles, contrefaisant sous la forme d’un projet
politico-guerrier la perspective que le monde
soit sauvé de l’empire du mal : sauver le monde
par sa soumission à la loi divine, en attendant
la redescente de Jésus, messie chef de guerre,
qui, achevant le travail de soumission, donnera
paix et félicité. Portée par un courant sectaire
ex-judéochrétien, transmise aux Arabes, trans-
formée par le processus historique de son arabi-
sation puis de son universalisation par les ca-
lifes, cette espérance constitue plus que jamais
le noyau de ce qui est devenu l’islam.
Ces découvertes en cascade rapide, depuis

une trentaine d’années seulement, révolution-
nent la compréhension des origines de l’islam et
du fait musulman, invalidant nombre de certi-
tudes. Elles rencontrent ainsi l’opposition « d’is-
lamologues étroits », qui ne veulent ou ne peu-
vent les prendre en compte, mais aussi des blo-
cages plus profonds : ils proviennent de ceux –
musulmans ou non – qui tirent parti de l’islam
pour s’assurer places et pouvoir, comme de ceux
qui, musulmans ou animés d’espoirs de salut du

monde similaires aux leurs, ne peuvent accep-
ter une remise en cause de leurs propres espé-
rances.
En faisant remonter les origines de l’islam à

une divergence au plus près de celles du chris-
tianisme, elles posent cependant des questions
absolument fondamentales, non seulement aux
islamologues, mais à tous les musulmans et à
toute l’humanité : pourquoi et comment notre
monde pourrait-il être sauvé?

O.L. !
(1) Par exemple la construction – ou la destruction – de mo-
numents, les pièces de monnaies, les manuscrits anciens, les
objets et artéfacts divers, les tombeaux, les inscriptions épi-
graphiques, les textes sacrés, les textes profanes, les tradi-
tions orales dûment constatées, éprouvées et documentées,
etc.
(2) Soit un siècle après la date de 624 à laquelle le Mahomet
des traditions musulmanes aurait ordonné de prier vers
La Mecque.
(3) Dan Gibson, Quranic Geography, Independent Scholars
Press, 2011 et le documentaire The Sacred City, 2016 dont la
version française devrait sortir courant 2017.
(4) « How did the quranic pagans make a living? » in Bul-
letin of the School of Oriental and African Studies, 2005 (De
quoi vivaient les païens décrits par le Coran?).
(5) Mehdi Azaiez, Le Coran, nouvelles approches, CNRS Édi-
tions, 2013.
(6) Christophe Luxenberg, Die syro-aramäische Lesart des
Korans (La Lecture syro-araméenne du Coran), 2000, à la
suite de Günter Lüling, Über den Ur-Qur’an (Sur le Coran
primitif), 1974-1993 (traduction en anglais publiée en 2003) ;
également Manfred Kropp dans son cours au Collège de
France, « Un philologue lit le Coran », 2007-2008.
(7) Leila Qadr, Les 3 Visages du Coran, 2015.
(8) Lieux saints communs, partagés ou confisqués : aux
sources de quelques péricopes coraniques (Q 19 :16-33), dans
Isabelle Dépret & Guillaume Dye (éds), Partage du sacré :
transferts, dévotions mixtes, rivalités interconfessionnelles.
(9) Édouard-Marie Gallez, Le Messie et son Prophète, 2005-
2010, Éditions de Paris, collection Studia Arabica sous la di-
rection de Marie-Thérèse Urvoy, et article de 2016 « Couvrir
ou découvrir ce qu’est l’islam? Le rôle décisif de l’islamolo-
gie », publié par EEChO.
(10) Hagarism: the making of the Islamic world (Hagarisme :
la formation du monde islamique), 1977 (1980 pour l’édition
de Cambridge University Press).
(11) Seeing islam as others saw it (L’Islam comme il a été
perçu par les autres), Darwin Press, 1998.
(12) Les fondations de l’Islam, Seuil, 2002.
(13) Testaments des Douze patriarches, Livre de la Guerre,
Targum Jonathan, Commentaire de Néhémie, Commentaire
d’Habacuc, Document de Damas, Les Pièges de la femme, et
aussi le Livre des Jubilés, analysés dans Le Messie et son
Prophète (op. cit.).

9LA NEF ! N°285 OCTOBRE 2016

Le site de Qumrân,
où furent
découverts les
manuscrits de la
mer Morte, qui
permirent au Père
Gallez
d’importantes
découvertes sur les
origines de l’islam.

Odon Lafontaine
(Olaf) est l’auteur du
Grand Secret de
l’Islam que l’on peut
télécharger
gratuitement 
sur le site :
http://legrandsecret
delislam.com


